
108 

 

ՀԱՂՈՐԴՈՒՄՆԵՐ 

REPORTS 

ДОКЛАДЫ 

 

https://doi.org/10.52027/18294685-ga.2.25-11 

 

HARUTYUNYAN VARDUSH  

Université d’État V. Brusov 

 

L’HISTOIRE DES ÉCHANGES CULTURELS ET  

LINGUISTIQUES ENTRE L’ARMÉNIE ET LA FRANCE 

 

Բանալի բառեր՝ Մշակութային կապեր, գրական հայերեն, Կիլիկիայի հայկական 

թագավորություն, լեզվական փոխառություններ, Խաչակրաց արշավանքներ, հայկական 

համայնք, հայկական տպարան, Արևելյան լեզուների դպրոց, ընդհանուր ժառանգություն: 

Mots-clés։ Échanges culturels, langue littéraire arménienne, royaume arménien de Cilicie, emprunts 

linguistiques, Croisades, diaspora arménienne, imprimerie arménienne, École des langues orientales, 

héritage commun. 

 

Les Arméniens, comme toute autre communauté linguistique, ont toujours été en contact direct 

ou indirect avec les langues et civilisations étrangères. En examinant l’histoire de la langue littéraire 

arménienne à partir du Ve siècle à nos jours, nous constatons que parmi les rapports linguistiques et 

culturels les plus variés trois d’entre eux, ayant une valeur de civilisation marquée, sont 

particulièrement importants : les rapports arméno-grecs (du Ve au XIVe siècle), arméno-russe (du 

haut moyen âge jusqu’à présent) et arméno-français (du XIe siècle à nos jours). 

Les peuples arménien et français ont derrière eux une très longue histoire d’amitié, de 

sympathie, d’échanges culturels et de valeurs communes, histoire qui servirait de sujet pour une série 

de volumes à vouloir l’exposer par le détail. 

Les relations arméno-françaises ont une histoire multiséculaire. Comme le souligne Mutafian, 

les premiers contacts significatifs entre Arméniens et Français datent des Croisades, lorsque les 

Arméniens de Cilicie ont accueilli les Croisés avec une sympathie marquée, renforçant ainsi les liens 

entre les deux peuples [Mutafian, 2001, 45]. Selon Dédéyan, la présence arménienne en Gaule dès le 

VIe siècle est attestée par des sources historiques, comme l’évêque Simon mentionné par Grégoire de 

Tours [Dédéyan, 2007, 112]. 

Les premiers renseignements parvenus en Occident au sujet de l’Arménie et la littérature 

arménienne remontent au Xe siècle. Le célèbre arménologue français Auguste Carrière a publié en 

1886 à Paris un ancien glossaire latin-arménien trouvé dans la bibliothèque de l’école paroissiale de 

la ville d’Autun. 

Mais c’est surtout à l’époque des Croisades que l’Occident, et particulièrement la France, est 

rentrée en contact direct avec les Arméniens. Lorsque les Croisés ont atteint l’Asie Mineure, ils ont 

été accueillis par les Arméniens avec une vive sympathie. À partir de cette époque-là, les relations 

les plus amicales se sont établies entre les Croisés et les Arméniens qui défendaient la cause commune 

des intérêts du christianisme. 

https://doi.org/10.52027/18294685-ga.2.25-11


109 

 

Ce contexte de collaboration étroite entre les Croisés et les Arméniens a coïncidé avec l’essor 

du royaume arménien de Cilicie ou royaume de Petite Arménie, un état fondé en Cilicie, au sud-est 

de l’Anatolie, par des réfugiés arméniens fuyant l’invasion seldjoukide de l’Arménie. Il a été 

indépendant entre 1080 et 1375, date de la chute de sa capitale, Sis, aux mains des Mamelouks. 

C’est au sein du royaume arménien de Cilicie, caractérisé par de fortes influences latines et 

croisées, que s’est développé l’arménien de Cilicie, une forme spécifique de l’arménien médiéval. 

Cette variété est devenue un pont culturel entre l’Orient (la Grande Arménie) et l’Occident latin, 

présentant des différences notables sur les plans lexical et syntaxique, notamment sous l’influence 

des Francs. 

Le vocabulaire du moyen arménien se développait et s’enrichissait constamment en reflétant 

les changements historiques du peuple arménien. Le lexique du moyen arménien, selon la 

chronologie, est traditionnellement divisé en 2 couches: 

1. les mots empruntés à l’arménien classique; 

2. les mots qui ne figurent qu’au moyen arménien. 

Le vocabulaire de l’arménien médiéval peut être classé de manière suivante: 

1. les mots indigènes; 

2. les mots-substrats; 

3. les emprunts. 

Dans le premier groupe sont classés les mots d’origine indo-européenne. 

Par ex.: մշուշ (մըժ, մըժիկ), թարմ, չիր… 

Le deuxième groupe comprend les mots qui ne se rencontrent pas au grabar et dont l’origine est 

inconnue. Ce sont les traces des langues des tribus et des peuples assimilés au peuple arménien qui 

n’existent plus et qui ont pénétré dans la langue par les dialectes. 

Par ex.: կեռ (կոր, կոռ), կճիճ (կճուճ), ճուտ (ճետ)… 

Les emprunts forment le troisième groupe. L’étude des monuments écrits du Moyen Âge 

montre que cette époque de l’arménien est assez riche en emprunts. Les emprunts sont faits des 

langues dont les porteurs étaient en contacts culturels, politiques et commerciaux avec les Arméniens. 

Le vocabulaire du moyen arménien est assez riche en emprunts français. Bien qu’ils soient 

moins nombreux que les emprunts grecs, ils les surpassent par leur emploi. La plupart des emprunts 

français sont directs. À l’encontre des emprunts latins, la grande majorité des emprunts français ont 

pénétré par la langue parlée. La grande majorité des emprunts français se rencontre dans l’arménien 

de Cilicie. Comme les emprunts français ont pénétré surtout par la langue parlée, ils ont subi beaucoup 

de changements phonétiques. 

Par ex.: bourgeis, bourgois, bourjeis, bourjois, bourgeois – բուրճէս, պուրճէս, պուռճէս, 

պոռճես /քաղաքացի/ 

prescheor, preecheor, précheur – բրաջուր, բրեջուր /կաթոլիկ քարոզիչ/ 

hospital – ըսպիտալ, ոսպիթալ, ոսբիթալ, ոսպիտալ /հյուրանոց/… 

Les mots empruntés s’assimilent et, suivant les règles grammaticales, donnent souvent 

naissance à de nouveaux mots. 

Par ex.: արեսդ /բանտարկում, կալանք/ – արեսդ առնել /բանտարկել, կալանք դնել, 

կալանքի տակ առնել/ 

կարտինալ, կարդինալ, կարտինար – կարտինալացուցանել – կարտինալութիւն, 

կարտինարութիւն 

ջալունջ – անջալունջ – ջալընջել – ջալունջ այնել… 



110 

 

Les mots qui sont restés dans l’arménien contemporain sont: baron – պարոն, soler, soller, 

soulier – սօլեր /կոշիկ/ qui existe dans le dialecte de Mouche, de Van, de Khoj (Artachat) et qui a 

donné naissance à quelques mots comme սոլկնոց, սոլկար. 

La France, pour des raisons politiques et religieuses, par ses agents diplomatiques, ses 

institutions et ses missionnaires a pénétré en Arménie et y a fondé, depuis 1250, des centres d’activité. 

C’est par eux que la culture du latin est entrée dans certaines villes de l’Arménie Majeure (Մեծ Հայք) 

et en Cilicie (Փոքր Հայք, la Petite Arménie), et réciproquement la langue et la littérature arméniennes 

ont commencé à être connues et propagées en France. En 1322, l’arménien était enseigné à la cour 

des papes d’Avignon par les envoyés du roi Léon V. 

Les relations étaient presque journalières entre les pontifes français et la cour arménienne de 

Cilicie. Après la chute du Royaume arménien en 1375, la France qui avait conservé les traditions du 

mouvement vers l’Orient, consacrées par les Croisades, s’est employée à répandre la connaissance de 

la langue arménienne. Cet état de choses a duré tout le Moyen Âge, et le cardinal Richelieu n’a fait 

que renouer la tradition lorsqu’il a favorisé l’établissement d’Arméniens en France, à Marseille 

notamment pour y développer le commerce. Et à cette occasion, il a fait imprimer à ses frais, à Paris, 

quelques ouvrages arméniens, parmi lesquels le «Dictionnaire arménien-latin » de Rivola. Plus tard, 

en 1672, Louis XIV a donné l’autorisation d’installer une imprimerie arménienne à Marseille. Au 

XVIIe siècle les rapports dans le domaine de la culture sont devenus de plus en plus fréquents et 

orientés vers des recherches théologiques, historiques et philologiques. 

Pendant la Révolution, Langlès, un des meilleurs orientalistes de cette époque, a présenté à 

l’Assemblée Nationale un projet en vue de créer une école spécialement consacrée à l’enseignement 

des langues orientales vivantes dans l’intérêt du commerce, de la politique et de la science. Ce projet 

a été mis à exécution en 1795. Des chaires de persan, d’arabe et de turc ont été créées dans cette 

nouvelle École impériale des langues orientales vivantes (ELOV). 

La création de l’enseignement d’arménien à l’ELOV peut être attribuée au hasard d’une 

rencontre survenue en 1798 en Italie entre le sieur Jacques Chahan de Cirbied (Շահան Ջրպետյան) 

et Napoléon, et aux services diplomatiques rendus par Cirbied à Napoléon. Cirbied a été titularisé, et 

une chaire de langue arménienne a été créée à l’École en 1798. Ce furent les débuts de l’arménisme 

officiel en France. Cirbied a été nommé professeur titulaire et il a rempli ces fonctions jusqu’en 1826. 

Pourquoi les débuts de l’arménisme officiel ? 

Jusque là, Guillaume Postel, Jacques Villotte, la Crose, Guillaume de Villefroy, Simon-Pierre 

Lourdin et d’autres encore avaient déjà consacré à l’arménien de notables travaux. 

Il faut noter aussi que si l’arménien comptait parmi les langues fondatrices de l’École des 

langues orientales vivantes, c’est qu’il s’inscrivait parfaitement dans le projet même d’une telle école. 

Déjà, les Arméniens jouaient un rôle important dans l’entreprise des «Jeunes de Langues», cette école 

de traducteurs créée par Colbert (homme politique français, 1619-1683) comme un pont entre le 

Lycée Louis le Grand à Paris et Péra à Constantinople, et qui a précédé l’École impériale des langues 

orientales. Il y avait là, certes, une volonté de faciliter les contacts des Français en Orient, auxquels 

les préoccupations commerciales n’étaient pas étrangères, comme le mentionne plus tard un rapport 

de 1810 présenté au Ministère de l’Intérieur, et où Cirbied fait valoir que «a bibliothèque impériale 

possède un grand nombre de manuscrits en arménien» et qu’il est «nécessaire de faire connaître au 

public les richesses littéraires qu’ils renferment», mais également que «les Arméniens, dont le 

commerce est très étendu, étant les plus attachés à notre gouvernement parmi les peuples du Levant, 

il conviendrait peut-être de chercher à établir avec eux des liaisons plus étroites en cultivant leur 



111 

 

langue et leur littérature», que «de ce rapprochement il pourrait résulter, par la suite, de grands 

avantages, surtout pour notre commerce». 

En effet, les relations privilégiées de la France avec les Arméniens sont fréquemment évoquées 

par les Français eux-mêmes qui trouvaient qu’il fallait «prendre les moyens de procurer aux 

voyageurs et aux négociants français la faculté d’avoir des relations plus directes avec l’une des 

nations les plus considérables de l’Orient et dont les habitants sont les plus industrieux du Levant». 

Napoléon invite Chahan Djerpétian (Cirbied) à s’établir en France, et en août, alors que 

Napoléon était en Égypte, Chahan de Cirbied entre à la Bibliothèque impériale (Bibliothèque 

nationale de Paris). 

Le 11 décembre 1798 l’École des langues orientales vivantes annonce que l’Arménien Jacques 

Chahan de Cirbied donnera des leçons de sa langue maternelle. En 1801, l’enseignement d’arménien 

doit être interrompu en raison du manque de maîtrise de la langue française de Chahan de Cirbied. 

Néanmoins, on maintiendra à Cirbied un demi-traitement, pour rédiger une grammaire et un 

dictionnaire de la langue arménienne et afin qu’il demeure aux ordres des professeurs de la 

Bibliothèque nationale, s’il y avait à consulter, extraire ou traduire quelque ouvrage ou manuscrit 

arménien. 

Depuis le rétablissement de la Chaire d’arménien autorisé par le Ministre de l’Intérieur le 8 

décembre 1810, les cours ont lieu trois fois par mois. Aux dires de Cirbied lui-même, parmi les 30 

élèves inscrits, 5 sont assidus. 

Les motivations des élèves de la Chaire d’arménien à l’époque de sa fondation sont déjà 

diverses. Les comparativistes, avides de sensationnel, sont poussés à apprendre cette langue à 

l’ELOV. Jean-Antoine de Saint-Martin deviendra le grand orientaliste, fondateur de la Société 

Asiatique, d’autres sont attirés par le renom d’une langue réputée alors comme étant «la plus ancienne 

des langues mères, proche de la langue biblique primitive», d’autres encore seront des fonctionnaires 

de la Bibliothèque ou de l’Imprimerie impériale, d’autres encore voyageurs et négociants, simples 

curieux, et toujours quelques vrais étudiants épris de science, comme l’abbé Bellaud ou Le Vaillant 

de Florival. 

Le 23 juin 1826, Chahan de Cirbied, appelé à Tiflis par l’archevêque Nersès pour y organiser 

une École spéciale des langues européennes, demande un congé de trois ans au Ministère de 

l’Intérieur. Il enseigne d’abord au Collège Nercessian de Tiflis, puis dans l’École qu’il a fondée, et 

qui se voulait un parallèle oriental à l’ELOV. Il devient une personnalité importante de la vie publique 

arménienne à Tiflis. Ne revenant pas à Paris il est considéré comme démissionnaire remplacé par son 

élève Paul-Émile Le Vaillant de Florival. 

Après le départ de Chahan de Cirbied et son enracinement à Tiflis, les échanges entre 

intellectuels français et arméniens ne cessent de s’intensifier au fil du XIXe siècle. Le rôle de la France 

dans la formation des élites arméniennes devient de plus en plus important, notamment à travers les 

missions éducatives et les traductions d’œuvres françaises en arménien. Les idées des Lumières, puis 

celles de la Révolution française, continuent de nourrir la pensée réformatrice arménienne, tant dans 

l’Empire russe que dans l’Empire ottoman. 

Aujourd’hui encore, les relations franco-arméniennes s’inscrivent dans cette continuité 

historique exceptionnelle. Qu’il s’agisse de la coopération universitaire, des échanges culturels, ou 

de la solidarité politique dans les moments difficiles qu’a traversés l’Arménie, la France reste un 

partenaire fidèle et engagé. La langue française continue d’occuper une place importante dans 

l’enseignement et la vie culturelle arménienne, tandis que la diaspora arménienne en France joue un 

rôle majeur dans le dialogue entre nos deux peuples. 



112 

 

Ces relations, nourries par une mémoire commune et des valeurs partagées, ne cessent de se 

renouveler dans des projets tournés vers l’avenir – dans les domaines de l’éducation, des arts, de la 

recherche ou de la diplomatie. En évoquant ce long héritage, nous ne rendons pas seulement hommage 

à l’histoire ; nous rappelons aussi l’importance de préserver et de faire vivre cet échange fécond pour 

les générations à venir. 

 

ԱՄՓՈՓՈՒՄ 

 

Հայերը, ինչպես մյուս լեզվական համայնքները, միշտ սերտ հարաբերությունների 

մեջ են եղել օտար մշակույթների հետ։ Հայ-ֆրանսիական հարաբերությունները սկսվում 

են 11-րդ դարից՝ սկսած Խաչակրաց արշավանքներից, երբ հայերը համակրանքով 

դիմավորեցին խաչակիրներին։ 

18-րդ դարում՝ 1798 թվականին, Նապոլեոնի նախաձեռնությամբ և Հակոբ Շահեն-

Ջրպետյանի ջանքերի շնորհիվ, Արևելյան կենդանի լեզուների դպրոցում սկսվեց հայոց 

լեզվի ուսուցումը, ինչը նշանավորեց Ֆրանսիայում հայագիտության պաշտոնական 

սկիզբը: 

Հայ-ֆրանսիական փոխառնչությունների պատմությունը, հետևաբար, 

նշանավորվել է համագործակցության, փոխադարձ հետաքրքրության և մշակութային 

փոխանցման երկար ավանդույթով, որն ամրապնդվել է կրոնական, դիվանագիտական և 

առևտրային հարաբերություններով: 

 

 

BIBLIOGRAPHIE 

 

1. Dédéyan, G. Histoire du peuple arménien, Toulouse: Éditions Privat, 2007, 991 p. 

2. Mutafian, C. Le royaume arménien de Cilicie (XIIe-XIVe siècle), Paris: CNRS Éditions, 2001, 157 

p.  


	A4 - 2
	ԲԱՆԲԵՐ 2025-2
	A4 - 3



