
44 

 

ԺԱՌԱՆԳՈՒԹՅԱՆ ՊԱՀՊԱՆՈՒԹՅՈՒՆ ԵՎ ՀԱՆՐԱՀՌՉԱԿՈՒՄ 

HERITAGE PRESERVATION & PROMOTION 

СОХРАНЕНИЕ И ПОПУЛЯРИЗАЦИЯ НАСЛЕДИЯ 

 

https://doi.org/10.52027/18294685-hg.2.25-06 

 

ԳԱՍՊԱՐՅԱՆ ԴԱՎԻԹ  

ՀՀ ԳԱԱ Պատմության ինստիտուտ 

 

ՖՐԱՆՍԱԳԻՐ ՀԱՅ ԳՐՈՂՆԵՐ 

 

Բանալի բառեր՝ Հայաստան, հայ, ցեղասպանություն, բռնագաղթ, Ֆրանսիա,  գիրք, 

Արմեն Լյուբեն, Արթուր Ադամով, Անրի Թրուայա, Վահե Քաչա, Ռուբեն Մելիք, Շարլ 

Ազնավուր: 

Keywords: Armenia, Armenian, genocide, deportation, France, book, Armen Lubin, Arthur 

Adamov, Henri Troyat, Vahe Katcha, Rouben Melik, Charles Aznavour. 

 

Ներածություն. օտարագիր հայ գրողներ երևույթը 

 

 Հայ ժողովրդի պատմական ճակատագրով պայմանավորված՝ ժամանակի 

ընթացքում ստեղծվել են այնպիսի պայմաններ, որ հայության խոշոր զանգվածներ 

հեռացել են հայրենիքից և ապաստանել օտար երկրներում: 

Որտեղ էլ որ հանգրվանել են հայ ժողովրդի բեկորները, ջանադիր 

աշխատասիրությամբ ստեղծել են դպրոցներ, հիմնել եկեղեցիներ, տպագրել թերթեր ու 

գրքեր: Բայց տասնամյակների, երբեմն հարյուրամյակների ընթացքում միշտ չէ, որ 

հնարավոր է եղել պահպանել մայրենի լեզուն, հավատն ու ազգային պատկանելությունը: 

Օտար ժողովուրդների մեջ ձուլվելով հանդերձ` հայ ժողովրդի զավակները մնայուն 

հետք են թողել ոչ միայն այդ երկրների տնտեսության, ռազմական ու դիվանագիտական 

գործերում, այլև արվեստի ու գրականության ասպարեզում: 

Շատ քաղաքներում պահպանվել են հայ ճարտարապետության հետքերը: 

Ռումինիայում հայտնի են Սուչավա, Յասսի, Հունգարիայում` Գեռլա, Եղիսաբեթուպոլիս, 

Լեհաստանում, ապա Ուկրաինայում` Լվով, Կամենեց-Պոդոլսկ, Լուցկ քաղաքները, 

Ղրիմի ու Բեսարաբիայի առանձին բնակավայրեր, որոնք եղել են նաև հայաշատ 

կենտրոններ: Ուծացման պայմաններում հայ մտավորականները, չունենալով 

դրսևորման այլ հնարավորություն, երբեմն ստեղծագործել են օտար լեզվով: Դա 

տիրապետող է եղել ա՛յն աստիճանի, որ 1884-1885 թթ. Վառնայում լատինատառ հայերեն 

և ֆրանսերեն հրատարակվել է Եվրոպայի հայ գաղթականության «Հույս» շաբաթաթերթը: 

Թուրքիայում և հարևան երկրներում 1840-1956 թթ. լույս է տեսել 55 անուն հայատառ 

թուրքերեն պարբերական, իսկ 38 հայերեն թերթ ունեցել է հայատառ թուրքերեն էջ կամ 

https://doi.org/10.52027/18294685-hg.2.25-06


45 

 

ամբողջական տարբերակ: 1960 թ.-ից Նյու Յորքում լույս է տեսել «Արարատ» անգլերեն 

հանդեսը, որի շուրջ համախմբվել են անգլիագիր հայ գրողներ: Նույնկերպ ռուսագիր հայ 

գրողներին, ինչպես նաև հայ գրականությունը ռուսերեն ներկայացնելու համար 1958 թ.-

ից Երևանում լույս է տեսնում «Լիտերատուրնայա Արմենիա» ամսագիրը: 

Ըստ վիճակագրության` մինչև 1980-ական թթ. կեսերն աշխարհում լույս տեսնող 211 

հայկական պարբերականներից միայն 107-ն էր հրատարակվում հայերեն: Մնացած 104-

ից 74-ը տպագրվում էր հայերենի հետ խառը մեկ այլ լեզվով, իսկ 30-ը` օտար լեզվով` 

անգլերեն, ֆրանսերեն, արաբերեն, ռուսերեն, թուրքերեն, իսպաներեն, պորտուգալերեն, 

գերմաներեն: 

Այս ընթացքում ասպարեզ են եկել հայազգի գրողներ, ովքեր ստեղծագործել են 

օտար լեզուներով: Տարբեր է նրանց ճակատագիրը. ոմանք, անցնելով օտար լեզվի, իրենց 

շարունակել են համարել հայ գրող, իսկ ոմանք հեռացել են ազգային արմատներից: 

Ք. ծ. ա. I դարում հայոց Արտավազդ Բ արքան հունարեն ողբերգություններ էր գրում, 

որոնք եթե պահպանվեին, բնականորեն պետք է պատկանեին հայ գրականությանը: 

Ամբողջ միջնադարում բուռն ծաղկում էր ապրում աշուղական արվեստը: 

Աշուղների հիմնական լեզուն թուրքերենն էր: Տասնյակներով են հաշվվում միջնադարի 

թուրքալեզու հայ աշուղները: Ի վերջո, օտարագիր հայ գրողների մեջ է նաև Սայաթ-

Նովան, ով հայերենից բացի գրել է վրացերեն ու թուրքերեն խաղեր: 

Ժամանակի ընթացքում ստեղծվել է օտարագիր հարուստ գրականություն, որի 

հանդեպ հայ գրականագիտությունը պետք է ունենա որոշակի վերաբերմունք և 

հստակորեն զանազանի թե՛ հայ ազգային ոգին պահպանող ու շարունակող, թե՛ հայ 

ազգային ոգուց հեռացած այդ գրականությունը: 

Չմոռանանք նաև, որ հայատառ թուրքերեն երկեր է մեզ ժառանգել Հակոբ 

Պարոնյանը: Հայատառ թուրքերեն է մեզ հասել նաև հայ գրականության ուշագրավ 

վեպերից մեկը` Հովսեփ Վարդանյանի «Ագապին» (1851): 

Օտարագիր գրականությունն ազգային գրականության համակարգում ընդգրկելը 

սոսկ հայկական հարց չէ: Ընդհուպ XIX դարը լատիներենն Արևմտյան Եվրոպայում 

կաթոլիկ եկեղեցու պաշտոնական գրագրության, գիտության, փիլիսոփայության, 

մասամբ գրականության լեզուն էր: 

Էրազմ Ռոտերդամցին, Թոմաս Մորը և շատ ուրիշներ գրել են լատիներեն, բայց 

նրանք իրենց անփոփոխ տեղն ունեն, մեկը` հոլանդական, մյուսը` անգլիական 

գրականության մեջ: Անգլիացի գրող Օսկար Ուայլդն իր «Սալոմե» թատերգությունը գրել 

է ֆրանսերեն, բայց դա ամենևին չի նշանակում, թե այդ երկը դուրս է մղվում անգլիական 

գրականությունից: Հնդկաստանի բազմալեզու գրականությունն ազգային լեզուներին 

զուգահեռ ստեղծվել և շարունակում է ստեղծվել նաև անգլերեն: Oտար լեզուներով է 

ստեղծվել աֆրիկյան ժողովուրդներից շատերի գրականությունը: 

Կան նաև երկլեզվյան գրողներ, ովքեր ասպարեզ եկան հատկապես XX դարում: 

Իրենց ազգային լեզուներին զուգահեռ նրանք գրում են նաև անգլերեն, ֆրանսերեն, 

իսպաներեն, ռուսերեն: 



46 

 

Իսկ ծագումով հայ գրողները շատ են: Հայկական ծագում է վերագրվում 

ռումինական նոր գրականության հիմնադիր Միհայ Էմինեսկուին (1850-1889): 

Ռումինիայում հայտնի անուններ են հայազգի Յոն Բարբուն, Յոն Միսիրը, Դան Դեշլքուն, 

նաև` Ալեքսանդրու Շահիկյանը, Վարդան Առաքելյանը, Սևակ Հայրապետյանը, Շտեֆան 

Հակոբյանը, Անայիս Ներսիսյանը: Հունգարիայում հայտնի են հայազգի թատերագիր 

Գերգեյ Չիքին, արձակագիր Մորից Լուկաչը, բանաստեղծ Ղուկաս Բադրուպանյանը: 

Դավիթ Մարտոնը գրել է «Արա Գեղեցիկ» ողբերգությունը, որը 1896-1897 թթ. լույս է տեսել 

հունգարահայերի «Արմենիա» հայերեն հանդեսում: Լեհաստանում ապրել և 

ստեղծագործել են մատենագիր Շիմոն Շիմոնովիչը (գրել է լատիներեն), Անջեյ 

Մանդալյանը: 

Օտարագրությունը մեծ չափեր ընդունեց հատկապես XX դարում: Ասպարեզ եկան 

անգլիագիր, ռուսագիր, ֆրանսագիր, իտալագիր, իսպանագիր, բուլղարագիր, 

ռումինագիր հայ գրողներ: Նրանցից շատերին բնութագրական է Վիլյամ Սարոյանի 

խոստովանությունը. «Թեև անգլիերեն կը գրեմ ու հակառակ անոր, որ ծնունդով 

ամերիկացի մըն եմ, ինքզինքս կը նկատեմ հայ գրող մը: Գործածած բառերս անգլերեն են: 

Միջավայրը, որու մասին կը գրեմ, ամերիկյան է: Ոգին, որ կ’ստիպե ինձ գրել, սակայն, հայ 

է: Ուրեմն հայ գրող մըն եմ: Խորապես կը սիրեմ հայ գրողներու մեծ ընտանիքին 

պատկանելու պատիվը» [Հանդիպումներ Ուիլեըմ Սարոյեանի հետ, 1978, 118]: 

Ազգային ոգու առկայությունը և հայ գրական ընտանիքին պատկանելու 

ցանկությունը բավարար նախադրյալ են` ասելու, որ օտարագիր հայ գրողներից շատերի 

երկերը պատկանում են նաև հայ գեղարվեստական մտքին: Թեև ազգային գրականության 

առաջնահերթ նախապայմանը մայրենի լեզուն է, բայց պատմական ճակատագրով իր 

հայրենիքից տարագրության դատապարտված հայության համար այդ գրականությունը 

պետք է համարել ազգային գրականության դիմագիծն ամբողջացնող մաս: 

Այդ է հուշում օտարագիր հայ գրողի ճակատագիրը: Լեզվի կորստին փոխարինում 

է ազգային ոգին` հավատարմությունը պատմությանը, ժառանգորդական հիշողությունը, 

ազգային հոգեբանությունը, ավանդույթներն ու սովորույթները: Սա հոգեբանական այլ 

վիճակ է: 

Այս ամենն ուղղակիորեն պահանջում է օտարագիր հայ գրողների վաստակն 

ազգային-ժողովրդական և համամարդկային ընդգրկումներով դիտել որպես մայր 

գրականության մի բաղկացուցիչ մասը և օրինաչափ համարել դրա ներգրավումն 

ազգային կրթության համակարգի մեջ: 

 

Ֆրանսագիր հայ գրողներ 

 

Ֆրանսագիր հայ գրողներն ասպարեզ են իջել XX դարի սկզբից: 1908թ. բելգիական 

հանդեսներում տպագրվել են Կոստան Զարյանի ֆրանսերեն գրած առաջին բանաստեղ-

ծությունները:  

1911 թ. Փարիզում «Համաստվածյան» գրական շարժման հիմնադիր է դառնում 

ԱՐՄԵՆ ՏՈՐՅԱՆ (Հրաչյա Սուրենյան, 1892, Սկոպյե – 1915, Կ. Պոլիս): Հետևորդների հետ 



47 

 

մեկտեղ նա հրատարակում է «Արեն» հանդեսը. Թե՛ այդ, թե՛ ֆրանսիական այլ պարբե-

րականներում նա տպագրում է բազմաթիվ բանաստեղծություններ: Հետագայում նա տե-

ղափոխվել է Կ. Պոլիս, հանդես եկել նաև հայերեն ու հայաշունչ բանաստեղծություններով 

և վերջում իր գրչակիցների հետ մեկտեղ դարձել 1915 թ. ապրիլյան եղեռնի զոհ: «Անցորդը 

և իր ճամբան» (1975) գրքում Կոստան Զարյանը մտաբերում է. «Արմեն Դորյանը, նուրբ և 

զգայուն բանաստեղծ, ֆրանսիական գրականությունը թողել և վերջին պահին եկել էր մեր 

«մեհենական» շարժման միանալու» [Զարյան, 1975, 18]: 1933 թ. տպագրվել է «Մի հայազգի 

ֆրանսիացի բանաստեղծ» ժողովածուն, որի մեջ ի մի են բերված Արմեն Տորյանի գործերը: 

1911-1914 թթ. Կ. Պոլսում հայերեն լույս տեսնող «Շանթ» կիսամսյա հանդեսն էջեր էր 

տրամադրում ՀԵՐՄԻՆԵ ՀՈՎՅԱՆԻ ֆրանսերեն բանաստեղծություններին, երբեմն նաև` 

դրանք ներկայացնում զուգադիր հայերեն թարգմանությամբ: 

Ֆրանսերեն էր գրում նաև ԻՍԿՈՒՀԻ ՄԻՆԱՍԸ: Ուսանել է ծննդավայրի օրիորդաց 

վարժարանում: Ստեղծագործել է հիմնականում ֆրանսերեն, նաև իտալերեն: Բանաս-

տեղծությունների և նորավեպերի զգալի մասը տպագրել է ամուսնու՝ թարգմանիչ ժան 

Մինասյանի 1908-1911 թթ. Կոստանդնուպոլսում ֆրանսերեն հրատարակած «La patrie» 

(«Հայրենիք») թերթում: Կապված է եղել հայ մտավոր կյանքի հետ: Լույս է ընծայել «Վենե-

տիկյան մարգարիտներ», «Հեծեծյուններ», «Ներուժ ժամեր», «Այն, ինչ մեռնում է», «Աթեն-

քյան վարդեր», «Իտալիայի լուսաստվերը», «Ձայն գիշերվա մեջ», «Ապրել» և այլ ժողովա-

ծուներ: Նրան հայերեն են թարգմանել Դանիել Վարուժանը, Արման Կոթիկյանը: 

1925 թ. Փարիզում Կոստան Զարյանը հիմնում և խմբագրում է արվեստի, 

գրականության և փիլիսոփայության «Բաբելոնի աշտարակ» ֆրանսերեն ամսագիրը: 

1940-1950-ական թթ. ֆրանսերենի է անցնում հայագիր խոշորագույն գրող ՇԱՀԱՆ 

ՇԱՀՆՈՒՐԸ: 1930-ական թթ. վերջերից, շուրջ քսան տարի գամված լինելով անկողնուն, 

նա օրերն անցկացնում է հիվանդանոցներում ու առողջարաններում: Այդ տարիներին նա 

գրում է ֆրանսերեն բանաստեղծություններ ու պատմվածքներ և Արմեն Լյուբեն ստորագ-

րությամբ հրատարակում «Ամբողջ Թրաֆալգարը» (1939), «Ոչինչի որոնում» (1942), «Ծպ-

տյալ ճամփորդը» (1946), «Սուրբ համբերություն» (1951), «Գիշերային տեղափոխություն» 

(1955), «Բարձրադիր դարավանդներ» (1957), «Հուր ընդ հրո» (1964) ժողովածուները, որոնք 

արժանանում են ոչ միայն ֆրանսիական գրաքննադատության ուշադրությանը, այլև` մեծ 

համբավ վայելող մրցանակների: Այս հաջողություններից հետո կյանքի վերջում նա վե-

րստին անցնում է հայերենի և մայրենի լեզվով հրատարակում մի քանի գիրք: 

Ֆրանսագիր գրողների մեջ համբավի հասավ ՎԻԿՏՈՐ ԳԱՐԴՈՆԸ (Վահրամ Կա-

քավյան, 1903-1973): Վանեցի էր: Հայտնի է, որ Գարդոնի հայրը «Արմենական» 

կուսակցության համահիմնադիրն էր, իսկ իր տունը դարձել էր ժողովարան: Ապագա 

գրողը մասնակցել է բոլոր ժողովներին: 

 Ծննդավայրը կորցնելուց հետո մատնվեց օտարության: Իր կենսապատումի մեջ՝ 

գաղթի ճանապարհներին փախեփախի հոգեբանական կտտանքներին տրված, նրան 

հիշել ու կերպավորել է Գուրգեն Մահարին: 1915 թ. բռնագաղթին հաջորդող շրջանն է: 

Գաղթականները մի կերպ հասել են Թիֆլիս, հիմա էլ ճանապարհ են բռնել դեպի 



48 

 

Վլադիկավկազ: Երկուսն էլ 13-14 տարեկան պատանիներ են արկածներով լեցուն նոր 

իրականության մեջ (Գ. Մահարի, «Երկերի ժողովածու», հ, 2, 1967, գլ. 9-21, էջ 258-301): 

Կաքավյան-Գարդոնը սովորել է նախ Թիֆլիսի Ներսիսյան դպրոցում, այնուհետև՝ 

Կոստանդնուպոլսի Կեդրոնական վարժարանում և ապա՝ Սորբոնի համալսարանում: 

Աշխատել է Կոստանդնուպոլսի Կեդրոնական վարժարանի ուսուցիչ: 

Տեսավ 1915 թ. ողբերգությունը, նաև հերոսական ինքնապաշտպանությունը: 

Հեռացավ Թիֆլիս, ուր և մտավ Ներսիսյան դպրոց: 1917 թ. Դոնի Ռոստով, իսկ 1920թ.՝ 

Կոստանդնուպոլիս ճանապարհով 1923 թ. հասավ և հաստատվեց Ֆրանսիայում: 

Ամուսնացել է ֆրանսերենի ուսուցչուհի Էլենի հետ և ունեցել երկու երեխա:  

Երկրորդ համաշխարհային պատերազմի սկզբում գերեվարվել է, փախել ու միացել 

է ֆրանսիական պարտիզանական խմբերին, այսինքն՝ Դիմադրական շարժմանը և 

ընդունել «Վիկտոր Գարդոն» ծածկանունը: 1947 թ.՝արժանացել է ֆրանսիաան 

Պատվավոր Լեգեոնի շքանշանի: Կապված էր Փարիզի հայ գրական միջավայրի հետ, «-

Վասպուրական» հայրենակցական միության անդամ էր: Հիմնել է «Հայկական ծագումով 

ֆրանսիացիների ֆեդերացիա»: Հայերեն և ֆրանսերեն փիլիսոփայական հոդվածներով 

հանդես է եկել մամուլում, մասնակցել գիտաժողովների:  

 Հայտնի է ինքնակենսագրական «Զմրուխտավառ ասպետը» վեպով: 20-րդ 

դարասկզբի Վանն ու վանեցիների աշխարհը: Նույն մոտիվներով նրա գրչին են 

պատկանում նաև «Կյանքի կանաչ արևը» և «Բոսորավառ հայտնություն» գրքերը (երեքն 

էլ հայերեն թարգմանությամբ լույս են տեսել 1990 թ.):  

Հեղինակ է նաև այլ գրքերի, որոնցից առանձնացնենք «Վարդանանք» (1963), 

«L’apocalypse e՛carbate» (1970), «Le Venetsi un enfanse armenienne» (2008): 

 Տարիների ընթացքում հանդես են գալիս ֆրանսագիր այլ գրողներ, ովքեր սերտորեն 

կապված էին ազգային ավանդույթներին և խոսում էին հայերեն: Արթուր Ադամովը, Անրի 

Թրուայան, Շարլ Ազնավուրը, Ռուբեն Մելիքը, Վահե Քաչան, Անրի Վերնոյը (Աշոտ Մա-

լաքյան): 

ԱՐԹՈՒՐ ԱԴԱՄՈՎԸ (Հարություն Ադամյան, 1908-1970) ծնվել է Կիսլովոդսկում: 

Նրա հայրը շուշեցի նավթարդյունաբերող էր: Առաջին աշխարհամարտից առաջ Ադա-

մյանների ընտանիքը մեկնում է Եվրոպական շրջագայության: Պատերազմը փոխում է 

նրանց կյանքի ուղին: Ապագա գրողը կրթությունն ստանում է Շվեյցարիայում, Գերմանի-

այում և Ֆրանսիայում, իսկ 1924 թ.-ից վերջնական բնակություն հաստատում Փարիզում: 

Արթուր Ադամովը գրականություն է մուտք գործել գերիրապաշտական բանաս-

տեղծու թյուններով, այնուհետև անցել արձակի: 1946 թ. լույս է տեսել «Խոստովանություն» 

ինքնակենսագրական վիպակը: 

Ադամով անունը հիմնականում կապվում է XX դարի մշակութային ուղղություն-

ներից մեկի՝ աբսուրդի թատրոնի հետ: Այդ ուղղության գեղագիտական հիմքը գոյա-

պաշտական փիլիսոփայությունն էր:  

Աբսուրդի թատրոնն իրականությունը ներկայացնում էր որպես ներքին իմաստից ու 

պատճառական կապերից զուրկ մի անհեթեթ վիճակ: Կյանքի արժեքները հանգում էին 



49 

 

ոչինչի ու մահվան: Դա ուղղված էր հոգեբանական թատրոնի դասական դարձած ավան-

դույթների դեմ՝ այդ իսկ պատճառով աբսուրդի թատրոնը կոչվում է նաև հակադրամա: 

Փոխվեց նաև թատերական երկի՝ կյանքը նմանակող կառուցվածքը: Դեպքերի հաջորդա-

կան ընթացքին, գործողության զարգացմանն ու հանգուցալուծմանը փոխարինեց զգաց-

մունքային ցնցման պայմաններում կյանքին ուղղված հայացքը: 

Համաշխարհային հռչակի հասած թատերագիրներ Սամուել Բեքեթի և Էժեն Իոնես-

կոյի հետ մեկտեղ Արթուր Ադամովը 1940-ականների կեսերից դառնում է աբսուրդի թատ-

րոնի պարագլուխներից մեկը: Հետաքրքրական է, որ, չնայած աբսուրդի թատրոնի հիմ-

նադիրներն ապրում և գործում էին Ֆրանսիայում, բայց նրանցից ոչ մեկը ծագումով 

ֆրանսիացի չէր. Բեքեթն իռլանդացի էր, Իոնեսկոն՝ ռումինացի, Ադամովը՝ հայ: Աբսուրդի 

թատրոնի գաղափարախոսությունը ինչ-որ չափով նրանց վիճակված թափառական 

կյանքի, օտար արժեքների մեջ իրենց վերագտնելու արդյունքն էր: Եթե կյանքը 

անտրամաբանական է վարվել իրենց հետ, ինչո՞ւ պիտի իրենք տրամաբանությունը 

դարձնեն արվեստի օրենք: Բնորոշ օրինակներ են Բեքեթի «Գոդոյին սպասելիս» (1952), 

Իոնեսկոյի «Ռնգեղջյուր» (1959) թատերգությունները: 

Ադամովի թատերգությունների մեծ մասը բեմադրվել է 1950-ական թվականներին՝ 

«Ծաղրանմանություն» (1950), «Ներխուժում» (1950), «Մեծ և փոքր զորախաղեր» (1953), «Պ-

րոֆեսոր Տարան» (1953): Նրան հատկապես մեծ հռչակ բերեց «Պինգ-պոնգ» (1955) թատեր-

գությունը: Խորհրդանշական ձևերի մեջ հեղինակը ներկայացնում է մեքենայի վերածված 

իրականության և կործանվող մարդկության պատկերը: Մեքենան ինքնին գործող անձ է, 

իսկ մարդիկ վերածվել են խաղաքարերի և դատապարտված են մարմնական կամ հոգե-

կան մահվան: 

1950-ական թթ. կեսերից Ադամովը հեռացավ աբսուրդի թատրոնից և հանդես եկավ 

պատմաքաղաքական բնույթի նոր թատերգություններով՝ «Պաոլո Պաոլի» (1957), «Յոթա-

նասունմեկի գարունը» (1961), «Մնացուկների քաղաքականությունը» (1962), «Սրբազան 

Եվրոպա» (1966): Նշանակալի է Ադամովի դերը XX դարի գեղարվեստական մտածողու-

թյան նորոգման գործում: 

ԱՆՐԻ ԹՐՈՒԱՅԱՆ (Լև Տարասով-Թորոսյան, 1911-2007) ծնվել է Մոսկվայում: Նրա-

նց ընտանիքը վաղուց հեռացել էր հայկական միջավայրից և ընդունել ռուսական կողմնո-

րոշում: Խոսքը վերաբերում է լեզվին ու մշակույթին, որի արտահայտություն է նաև գրա-

կանությունը: 1918թ. ընտանիքի հետ արտագաղթել է Ռուսաստանից և 1920թ. հաստատ-

վել Ֆրանսիայում: Ստացել է իրավաբանական կրթություն: Առաջին իսկ վիպակը՝ «Սար-

դը» (1938), մեծ հռչակ բերեց նրան, արժանացավ հանրահայտ Գոնկուր մրցանակի: Թե՛ 

այս, թե՛ «Քանի աշխարհը կա» (1947) երկերում նա պատկերել է XX դարի սկզբի Ռուսաս-

տանի պատմաքաղաքական իրավիճակը և վտարանդիների կացությունը: Վերջինի հիմ-

քում նաև իր տոհմի պատմությունն է: «Արդարների լույսը» (1959-1963) պատմավեպերի 

շարքը նվիրված է դեկաբրիստներին, «Ապագայի ժառանգությունը» (1968-1970) եռագրու-

թյունը՝ ճորտատիրության վերացմանն ու նարոդնիկական շարժմանը: 



50 

 

 Թրուայային ավելի մեծ հռչակ բերեցին «Սգավոր ձյունը» (1952, հայերեն՝ 1973) վի-

պակը և «Էգլեթիերների ընտանիքը» (1965-1967, հայերեն՝ 1980) եռագրությունը, որոնցից 

առաջինը ևս արժանացել է գրական հեղինակավոր մրցանակի: 

Հայկական կյանքին է նվիրված նրա «Հայկական պատարագը» (1938): Ինքնակեն-

սագրական բնույթ ունի «Իմ այնքան երկար ճանապարհը» (1976) հարցազրույցների հա-

վաքածուն: Առանձին վեպեր հայերեն թարգմանվել և տպագրվել են «Մարմարա», «Արև» 

թերթերի էջերում: 1959 թ. Թրուայան ընտրվել է Ֆրանսիական ակադեմիայի անդամ, որի 

քառասուն անմահներից մեկը լինելու պատվին արժանացած առաջին օտարագիր գրողն 

է: 

ՎԱՀԵ ՔԱՉԱՆ (Խաչատրյան, 1928-2003) ծնվել է Սիրիայի Դամասկոս քաղաքում: 

Նախնական կրթությունն ստացել է Բեյրութում: 1945 թ. մեկնել է Փարիզ և հմտացել կի-

նոբեմադրիչի մասնագիտության մեջ: Եղել է «Սուար դը Բեյրութ» («Երեկոյան Բեյրութ») 

թերթի թղթակիցը: Հաստատվելով Փարիզում՝ Քաչան սկսում է գրական գործունեությու-

նը: Առաջին վեպը՝ «Կիրակի օրվանից մնացած ծխուկներ», տպագրվում է 1953 թ.: Նրան 

հատկապես մեծ հռչակ է բերում «Ակն ընդ ական» (1955) վեպը, որը հրատարակվել է նաև 

հայերեն: Այդ վեպը 1957 թ. արժանացել է ֆրանսիական գրական մրցանակի: Հայերեն են 

թարգմանվել նաև «Կարթ» (1957), «Արարչի ութերորդ օրը» (1960), «Գիշատիչների խնջույ-

քը» (1960), «Գավազան» (1963), «Մի մարդ ընկավ փողոցում» (1975) վեպերն ու վիպակնե-

րը: Հայկական կյանքին է առնչվում «Մի դաշույն այս պարտեզի մեջ» (1981) վեպը, որը 

ներկայացնում է Արևմտյան Հայաստանի կացությունը՝ ընդգրկելով 1890-ական-1915 

թվականները: Քաչայի շատ ստեղծագործությունների հիման վրա ստեղծվել են շարժան-

կարներ: 

ՌՈՒԲԵՆ ՄԵԼԻՔԸ (Մելիք Մինասյան, 1920-2007) ծնվել է Իրանի Թավրիզ քաղաքո-

ւմ: Մանկուց ծնողների հետ բնակություն է հաստատել Ֆրանսիայում, որտեղ էլ ստացել է 

միջնակարգ, ապա` Սորբոնի համալսարանում բարձրագույն կրթություն: Աշխատել է 

լուսավորության բնագավառում, ձայնասփյուռում, հրատարակչություններում: Նրա 

ստեղծագործությունը հետպատերազմյան տարիների ֆրանսիական պոեզիայի հիշար-

ժան երևույթներից է: Ընդ որում, ի տարբերություն արդիապաշտության միտված սերն-

դակիցներից շատերի, նա հաջողության հասավ դասական ավանդույթների պահպանու-

մով ու զարգացումով: Առաջին ժողովածուն՝ «Աշխարհի համերաշխությունը», լույս է տե-

սել 1946 թ.: Այնուհետև հրատարակել է բազմաթիվ գրքեր: Նրան լայն ճանաչում բերեցին 

հատկապես «Քարե պահակը» և «Ստորգետնյա եղանակներ» գրքերը, որոնք լույս տեսան 

1961 և 1962 թթ.: Իր վաստակի համար նա արժանացել է Ֆրանսիայի ակադեմիայի և 

Ֆրանսիայի գրողների միության մրցանակների:  

Ռուբեն Մելիքի ստեղծագործության մեջ մշտական տեղ ունի Հայաստանը, որտեղ 

նա եղել է մի քանի անգամ, իսկ 1986 թ. մասնակցել է Հայաստանի գրողների 9-րդ համա-

գումարի աշխատանքներին: 



51 

 

 «Քարե պահակը» պոեմն ասես Հայաստանի «Գիրք ծննդոց»-ը լինի: Իր ժողովրդի 

պատմության հետ սկսած զրույցը նա շարունակում է նաև «Հայկական առասպել», «Տո-

նահանդես» բանաստեղծություններում: Հայոց թափառական կյանքի առասպելն այսօր 

իր թշվառությունն է թաղում, իսկ նրա առասպելը՝ առասպելն է համայն մարդկության: 

Ռուբեն Մելիքը նաև հայ գրականության լավագույն բարեկամներից է, Փարիզի ձայ-

նասփյուռով և հեռուստատեսությամբ նա կազմակերպել է հայ գրականությանը նվիրված 

հաղորդումներ, հանդես եկել բանախոսություններով: Նրա խմբագրությամբ և կազմա-

կերպական ջանքերով 1975 թ. Փարիզում լույս է տեսել «Հայ պոեզիայի հավաքածու: Հին-

գերորդ դարից մինչþ մեր օրերը» ծավալուն գիրքը: 

1978 թ. Երևանում թարգմանաբար լույս տեսավ Մելիքի «Մարմին՝ ինձնով կենդանի» 

ժողովածուն, որի «Խոսք հայ ընթերցողին» նախաբանում նա գրել է. «Ահա իմ պոեզիան 

այս գրքի շնորհիվ միավորվում է իր բնաշխարհին, հայկական աշխարհին: Իրականանո-

ւմ է երիտասարդական մեծ իղձերիցս մեկը՝ վերադառնալ հայրենի տուն, վաղ թե ուշ, այս 

կամ այն ձևով վերադառնալ և իր տեղն ունենալ հարազատ օջախում: Լինել ձեր մեջ, 

Հայաստանի քույրեր և եղբայրներ... Ես ձերն եմ՝ մեր ցավերն ու հրճվանքը լսելիս, մեր 

հիշատակների ու հույսերի մասին վերապատմելիս, մեր հուշերի միասնականության 

մեջ, քանզի ես ձերն եմ հանուն անցյալում հոշոտված, վիրավոր ու սգակիր մեր հայրենի-

քի և հանուն փրկված, ազատագրված ու բարգավաճող այսօրվա հայրենիքի» [Մելիք, 1978,  

4]: 

Հայ մշակույթին բերած ծառայությունների համար Ռուբեն Մելիքը 1986 թ. արժանա-

ցել է Հայաստանի գրողների միության Մեսրոպ Մաշտոցի անվան մրցանակի: 

ՇԱՐԼ ԱԶՆԱՎՈՒՐԸ (Շահնուր-Վաղինակ Միքայելի Ազնավուրյան) ծնվել է 1924 թ. 

մայիսի 22թ. Փարիզում: Ծնողները մանկուց նրան ծանոթացրել են հայ տաղերգուների, 

այդ թվում՝ Սայաթ-Նովայի ստեղծագործություններին: Համաշխարհային համբավի հա-

սած երգահանը, երգիչն ու դերասանը նաև բանաստեղծ է: Նրա քերթվածները ֆրանսիա-

կան շանսոնների տեսակին պատկանող փոքրիկ բալլադներ են, որոնք «XX դարի պոեզի-

ա» հեղինակավոր մատենաշարով լույս են տեսել Փարիզում: 

Հայերեն թարգմանվել են Ազնավուրի գրեթե բոլոր գործերը: 1968 թ. տպագրվել «Սեր 

սրտի չափով» բանաստեղծությունների ժողովածուն, իսկ 1976 թ.՝ «Ազնավուրը Ազնավու-

րի մասին» ինքնակենսագրական պատումը, որի մեջ խոսում է իր հայկական ծագման, 

ծնողների և կյանքում տեղը գտնելու դժվարին, բայց երջանիկ ճակատագրի մասին:  

Ահա թե ինչպես է նկարագրում նա իրենց ընտանիքը. «Մենք մի գաղթական հայ ըն-

տանիք էինք ու, ինչպես բոլոր գաղթական հայ ընտանիքները, կապված էինք մեր լեզվին, 

սովորություններին ու եկեղեցուն: Զուսպ, քաշված, համեստ էր մեր ընտանիքը: Մենք սի-

րում էինք ծիծաղել, երգել, պարել և արտասվել: Այո՛, և արտասվում էինք, որովհետև հայը 

շատ զգացմունքային է ու հեշտությամբ է լաց լինում և՛ կնունքին, և՛ պսակին, և՛ թաղմա-

նը» [Ազնավուր, 1976, 10]: 



52 

 

Ազնավուրը սերտորեն կապված է Հայաստանին: 1964 թ. նա համերգներ է տվել 

Երևանում: 1988 թ. երկրաշարժից հետո ստեղծել է «Ազնավուրը Հայաստանին» հիմնադ-

րամը, բազմիցս այցելել Հայաստան, Ժորժ Կառվարենցի հետ հորինել «Հայաստանին» 

հուզիչ երգը:  

Ֆրանսագիր մյուս հայ գրողներից հիշատակենք նաև Ժան-Ժակ Վարուժանին, 

Վինյի ժորժին (Զոհրապ Պաղճյան), Ալեք Վարուժին, Վահե Գոդելին (բնակվում է Շվեյցա-

րիայում, հայ է մոր կողմից), նկարիչ ժան Գառզուի որդու՝ ժան-Մարի Գառզուին: Կան 

նաև այլ անուններ։  

 

SUMMARY 

 

Due to the historical and political upheavals at the beginning of the 20th century—the 1915 

Armenian Genocide, continuous wars, the Russian Revolution of 1917, and the fall of the First 

Republic of Armenia—the Armenian people were forced to leave their historical homeland and seek 

refuge in various countries. 

 Some creative individuals began writing in the official languages of their new host countries. 

This is how Armenian writers in English, French, Russian, Spanish, Romanian, Bulgarian, 

Arabic, and Turkish emerged. For this reason, literary studies use the term “Armenian writers in 

foreign languages,” rather than “foreign-language Armenian literature,” since the phenomenon refers 

to authorship, not to the formation of a separate literary tradition. 

A number of these foreign-language Armenian writers achieved worldwide fame and became 

prominent literary figures. One significant branch among them is the group of Armenian writers who 

created in French. Their voices were first heard in France in the early 20th century and have continued 

to resonate to this day. Among the most notable are Victor Gardon (Vahram Kakavyan), Arthur 

Adamov, Henri Troyat, Vahe Katcha, Rouben Melik, and Charles Aznavour. 

In 1925, Gostan Zarian founded in Paris the art, culture, and philosophy journal “La Tour de 

Babel” (“The Tower of Babel”). 

Armenian writer Shahan Shahnour, at a certain stage in his life, abandoned writing in Armenian 

and, under the name Armen Lubin, switched to French. He and the other mentioned writers received 

prestigious awards and distinctions and contributed to the overall development of literature created 

in the French language. Today, this tradition is continued by a younger generation of Armenian 

writers living in France, such as Jean-Jacques Varoujean, Vigny Georges (Zohrab Baghdjian), Alec 

Varoujian, and others. The legacy of Armenian writers in French is translated, published, and 

appreciated also in Armenia. 

 

ՕԳՏԱԳՈՐԾՎԱԾ ԳՐԱԿԱՆՈՒԹՅԱՆ ՑԱՆԿ  

 

1. Ազնավուրը Ազնավուրի մասին, Երևան, «Հայաստան», 1976, 256 էջ: 

2. Հանդիպումներ Ուիլեըմ Սարոյեանի հետ / Խմբագիր՝ Պ. Սնապեան, Պէյրութ, տպ. 

Համազգայինի Վահէ Սէթեան, 1978,  288 էջ։ 

3. Մելիք Ռ.,  «Մարմին՝ ինձնով կենդանի, Երևան, Սովետական գրող, 1978, 160 էջ: 

4. Զարյան Կ., Երկեր / Խմբ.՝ Պ. Սնապեան, Անթիլիաս,  տպ. Կաթողիկոսութեան Հայոց 

Մեծի Տանն Կիլիկիոյ, 1975,  643 էջ։   


	A4 - 2
	ԲԱՆԲԵՐ 2025-2
	A4 - 3



